

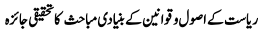
**ADVANCE SOCIAL SCIENCE ARCHIVE JOURNAL** 

Available Online: https://assajournal.com Vol. 03 No. 02. Apr-Jun 2025.Page#.1640-1659 Print ISSN: 3006-2497 Online ISSN: 3006-2500 https://doi.org/10.55966/assaj.2025.3.2.033

Platform & Workflow by: Open Journal Systems



#### Research Review of the Basic Debates on the Principles and Laws of the State



#### **Qahirah Qudsia**

Ph.D Scholar Department of Islamic Studies, Imperial College of Business Studies, Lahore.

wajeehkhan60@gmail.com

#### Dr. Azhar Farid

Supervisor, Assistant Professor, Imperial College of Business Studies, Lahore.

#### Abstract

The common and simple definition of an Islamic state refers to a system of government that is based on Islamic Sharia law. As a term, the word has been used to describe many political and religious governments in the Islamic world in the past. The Islamic concept of the state is hidden within the terminology that Islam has adopted to define the state. Islam has not adopted the terms 'state' or 'kingdom' or 'government' for the political organization established on its principles, but has adopted the terms 'caliphate' or 'imamate' or 'leadership For this reason, to clarify the Islamic concept of the state, it is first necessary to consider these terms and understand their implications. Therefore, when the discussion of the Islamic state begins, its basic characteristics are three: politics, imamate, and caliphate. The intellectual principles and laws of the Islamic state encompass all the actions, deeds, and movements of the individual for his preparation. Because these are what make and break the individual. These general ideas are actually based on a few firm, unwavering, and unquestionable principled ideas. "What need does Allah have for this worship and supplication of a servant?" It is true that Allah Himself is independent of our worship, but His creation is in need of worship because man has been created weak and imperfect by nature and character, and he has to face helplessness on thousands of occasions in life.

**Keyword**: Islamic state, principles and laws of the state, importance and utility of law, principles and foundations of law.

ریاست کی حکمر انی اللہ کی طرف سے عطا ہوتی ہے کیونکہ اللہ نے اپنے قبضہ قدرت میں یہ نظام لے رکھا ہے اور اس نظام کے اختتام پذیر ہونے تک اللہ ہی کی بادشاہی رہے گی۔اللہ اس نظام کو چلانے کیلیے اپنے بندوں میں سے جس کو بھی مقرر کرتا ہے،اس کو اور اس کے بنائے ہوئے نظام کو عصرِ حاضر میں مختلف اصطلاحات سے موسوم کیا جاتا ہے جیسا کہ،اللہ کا نائب، خلیفہ،رسول مَنْ اللّٰهِ عِلَمْ، اسکی رسالت، نبی مَنْ اللّٰهِ عِلَمْ، اسکی نبوت، خلیفه ، اسکی خلافت، اور عصر حاضر میں جو اصلاحات استعال کی جاتی ہیں ،ان میں وزیر اعظم ، اسکی حکومت یاوزارت، سیاست دان،اس کی سیاست۔

#### اسلامي رياست كانظام

اسلامی ریاست کے عام وسادہ مفاہیم سے مراد ایک ایبا نظام حکومت ہے جس کی بنیاد اسلام شریعت پر ہو۔ بطور اصطلاح یہ لفظ ماضی میں اسلامی دنیا کی بہت سی سیاسی اور مذہبی حکومتوں کے لیے استعال ہو تاہے۔ ریاست کا اسلامی تصور اُس اصطلاح کے اندر چھپا ہوا ہے ، جو اسلام نے ریاست کی تعبیر کے لیے اختیار کی ہے۔ اسلام نے اپنے اصولوں پر قائم شدہ سیاسی تنظیم کے لیے 'ریاست' یا'سلطنت' یا 'صلام نے ریاست' کی تعبیر کے لیے اختیار کی ہیں بلکہ 'خلافت' یا 'امامت' یا کی اصطلاحیں اختیار کی ہیں۔ اس وجہ سے ریاست کا اسلامی تصوّر واضح کرنے کے لیے سب سے پہلے اِن اصطلاحات پر غور کرنا اور اِن کے مضمر ات کو سمجھنا ضروری ہے۔ لہذا اسلامی ریاست کی جب بحث شروع ہوتی ہے تو اس کے بنیادی خدو خال تین ہیں:

- 1. ساست
- 2. امامت
- 3. خلافت

سیاست کواول اس لئے رکھاہے کہ آج بعض لوگ اعتراض کرتے ہیں کہ اسلام کاسیاست سے کیا تعلق ہے ؟ تواول اس سوال کا جواب پیش کروں گی بعد ازاں اسلامی ریاست کی دو بنیادی اصلاحات کی وضاحت کے بعد اصول و قانون کامفہوم پیش کروں گی۔

#### اسلامی ریاست سے مراد

ابنِ خلدون اپنے شہرہ آفاق"مقدمہ تاریخ"میں انہوں نے جہاں تاریخ معیشت، جغرافیے ،سیاست اور دیگر علوم وفنون وغیرہ سے بحث کی ہے وہیں اسلامی ریاست اور خلافت پر بھی روشنی ڈالی ہے۔ ابنِ خلدون لکھتے ہیں:

"فهى في الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين و سياسة الدنيا بم-" 1

"اسلامی ریاست سے مراد ایک ایسی ریاست ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانشینی میں شریعت کے نفاذ اور دنیاوی معاملات کے تحفظ کے لیے قائم کی جائے۔"

سکولرریاست کاجو تصور آج مغربی دنیااوراس کے توسط سے دنیا بھر میں پایاجا تا ہے یہ دیگر تمام مذاہب کے لیے قابلِ قبول ہے۔اس لیے کہ یہ مذاہب مکمل ضابطہ حیات نہیں بلکہ پند و موعظت اور چند عبادات و اخلاق کے مجموعے کا نام ہیں۔ ان کا تجارت و معیشت سے لے کر سیاست و حکومت تک زندگی کے اکثر شعبوں سے عملاً کوئی تعلق نہیں ہے۔اسی وجہ سے ان مذاہب کے پیرو کار جب اپنے مذہب کو سیاس معاملات میں دخیل کرتے ہیں تو یور پی تھیو کر لیی جیسی صورت حال پیدا ہو جاتی ہے۔لیکن اسلام کا معاملہ کیسر مختلف ہے۔ یہاں حکومت اور مفیل کے دونام مذہب کی دوئی کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔معیشت اور دین کی راہیں جد اجد انہیں ہیں۔عدالتی قوانین اور شریعت ایک ہی حقیقت کے دونام

ابن خلدون ،عبد الرحمن بن محمد بن ابن خلدون ولى الدين ،مقدمہ ابنِ خلدون، باب: 3، فصل: 25 فى معنى الخلافۃ و الامامۃ دار الباز للنشر 1 واللتوزيع، مكة،1380ھ ـ1992

ہیں۔اسلام وہ واحد مذہب ہے جس نے ایک ہاتھ میں جام شریعت اور دوسرے ہاتھ میں سندانِ عشق تھام کر دین اور دنیا کے حسین امتز اج کوعالم بشریت کے سامنے پیش کیا۔

ریاست کا اسلامی تصوّر سمجھنے کے لیے ہمیں سب سے پہلے یہ حقیقت ملحوظ رکھنی ہے کہ اسلام میں ریاست محض ایک ریاست نہیں ہے بلکہ وہ خلافت ہے۔ پھر ساتھ ہی یہ حقیقت بھی پیش نظر رکھنی ہوگی کہ کسی چیز کا صحیح تصوّر اس کی معیاری شکل ہی سے اخذ کیا جاسکتا ہے۔ اس وجہ سے یہاں 'خلافت' کی بھی صرف وہی شکل زیر بحث ہے جو معیاری ہے۔ اس کی بگڑی ہوئی شکلیں، جن کی مثالیں تاریخ میں موجو دہیں، اس بحث میں ہمارے لیے کارآ مد نہیں ہو سکتیں۔ اسلامی ریاست کی بنیاد خلافت و امامت ہے لیکن آج کے دور میں ایک لفظ سیاست مشہور ہے جھے پچھ لوگ غیر شرعی تصور کرتے ہیں یا غیر اسلامی شبحتے ہیں۔ جبکہ یہ اسلامی ریاست کا حصہ ہے۔ یہاں اول میں ریاست اسلامیہ کے دائرہ کار کی وضاحت کابا قاعدہ آغاز سیاست کی اسلامی شخصی سے کرتی ہوں۔

### 1-سياست كامفهوم ودائره كار

عربی لغت میں "سیاسة" مصدرہے اس کی ماضی "سَاسَ" اور مضارع "یَنُوسُ" ہے۔ عربی میں کہاجا تا ہے: "سداس الدابنہ أو الفر س"

اس نے مویثی یا گھوڑے کی دیکھ بھال کی، یعنی اس کوچارہ ڈالا، پانی پلایا، صاف کیا اور اسے سدھایا۔ یہ اصل ہے، جس سے سیاست بشر کے معنی اخذ کیے گئے ہیں۔ انسان جانوروں کی سیاست میں مہارت حاصل کرنے کے بعد انسانوں کی سیاست تک پہنچ گیا، یعنی ان کے معاملات کی دیکھ بھال میں ان کی قیادت کرنے لگا۔ مجازی طور پر کہاجا تا ہے "سَاسَ الرعیّة" اس نے عوام کو پچھ باتوں کا حکم دیا اور پچھ سے منع کیا، "ساس الأمر سیاسة" یعنی کسی کام کا اس طریقے سے انتظام کرنا کہ اس کی مصلحت کے تقاضے پورے ہوجائیں۔ 2

انسانی معاشرے میں سیاست کا تعلق احکام صادر کرنے اور اداروں کو چلانے سے ہو تا ہے۔ قانونی لغت کے مطابق سیاست سے مراد عام معاملات کو چلانے کا اصول یا فن ہے۔ جدید عربی میں لفظ"سیاست"کا اطلاق حکمت عملی، اصول جہاں بانی اور پالیسی پر ہو تا ہے۔

علامه قاسم شير ازي لكھتے ہيں:

"ياس داشتن ملک وحکم راندن بررعيت."3

" یعنی ملک کی حفاظت کرنااور عوام پر حکمر انی کرنا۔"

علامه ابن منظورالا فريقي لكھتے ہيں:

"السياسة القيام على الشيء بمايصلح، والسياسة فعل السائس يقال هويسوس الدواب اذاقام عليهاور اضبهاو الوالى يسوس رعيته"<sup>4</sup>

" یعنی کسی شیء کی ایسے طریقے پر نگہداشت اور دیم بھال کر ناجواس کے مناسب ہو۔ جانور سدھانے کا عمل سیاست ہے چنانچہ ہویسوس الدواب اس وقت کہاجا تاہے جب آدمی جانوروں کو سدھا کر ان کی دیکھ بھال کرے۔ اسی طرح حکمر ان بھی اپنے عوام کی نگہداشت اور دیکھ بھال کر تاہے۔"

مذکورہ تعریفات سے اندازہ ہوتاہے کہ سیاست ایک ایسافن ہے جس کے ذریعے ملک اور قوم کی بہتری کے بارے میں سوچاجا تاہے۔

مفتى رضوان الله حقاني، سياست اور اسلام، مكتب حقانيه فيصل آباد 1985ء، ص278

محمدقاسم شير ازى، شمس اللغات ، مير محمدكتب خانم لابور 1978ء، 1978محمدقاسم

ابن منظور افریقی ،لسان العرب ج4429/2

علامہ ابن عابدین شامی کے نزریک سیاست کی اصطلاحی تعریف ہیہے:

"استصلاح الخلق بارشادهم الى الطريق المنجى في الدنياو الآخرة "5

''لینی مخلوق کی خیر خواہی کرتے ہوئے انہیں ایسے راستے پر چلاناجو دنیاوآ خرت میں نجات دلانے والاہو۔''

مطلب ہیہے کہ "سیاست" نیر خواہی کے جذبے سے سرشار ہو کرعوام کی دنیاو آخرت کی کامیابی کے لیے تدابیر اختیار کرنے کانام ہے۔اب دیکھنا ہیہے کہ یہ تعریف کون سے سیاسی نظام پر صادق آتی ہے۔اگر انصاف کی نظر سے دیکھاجائے تو یہ تعریف صرف اسلام کے سیاسی نظام پر صادق آتی ہے کہ یہ تعریف کو نیاوی بہتری کے پر صادق آتی ہے کیونکہ دنیا میں جتنے بھی سیاسی نظام ہیں ان میں سے صرف اسلام کا سیاسی نظام ہی ایسانظام ہے جو انسان کی دنیاوی بہتری کے علاوہ آخرت کی بھلائی کا بھی انتظام کرتا ہے۔

#### 2-امامت كامفهوم ودائره كار

عربی لغت میں ''سیاست''مصدر ہے اس کی ماضی 'اساسَ''ا ور مضارع 'ایَسُوْسُ''ہے۔ عربی میں کہا جاتا ہے: 'اساس الدابۃ أوالفرس'' اس نے مویشی یا گھوڑے کی دیکھ بھال کی، یعنی اس کو چارہ ڈالا، پانی پلایا، صاف کیا اور اسے سدھایا۔ قَالَ اِنِّیْ جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ اِمَامَا وَالْإِبْرَاهِیمَ رَبُّهُ بِکَلِمَاتٍ فَاتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّی جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ اِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّیَّتِی قَالَ لَا یَنَالُ عَهْدِی الظَّالَمِدنَ 6

" اور جب ابراہیم کواس کے رب نے بچھ باتوں سے آزمایا تواس نے وہ پوری کر دکھائیں فرمایا میں تمہیں لو گوں کا پیشوا بنانے والا ہوں عرض کی اور میری اولا دسے فرمایامیر اعہد ظالموں کو نہیں پہنچتا۔ "

علامه مجد د الدين يعقوب لكھتے ہيں:

"الإماية" (امامت) مصدر ہے" اُمَّم" فعل کا، آگے بڑھنے کو کہتے ہیں اور امام ہر اس شخص کو کہتے ہیں جس کی اقتدا کی جائے، چاہے وہ قوم کابڑا ہو، یا کوئی اور۔"<sup>7</sup>

ابنِ منظورالا فريقي لكھتے ہيں:

"الإمام كل من ائتم به قوم، كانوا على الصراط المستقيم أو كانو ضالين، والجمع : أئمة،...والخليفة إما م الرعية. "8

"امام ہراس شخص کو کہتے ہیں جس کی کوئی قوم پیروی کرے، چاہے وہ قوم ہدایت یافتہ ہو، یا گم راہ اور اس کی جمع ائمہ ہے۔۔۔۔۔۔۔ اور خلیفہ رعیت(لوگوں) کے مقتذ اکو کہتے ہیں۔"

یمی بات صاحب" تاج العروس" نے بھی نقل کی ہے، فیر وز اللغات اردومیں لکھاہے:

" امام پیشوااور ہادی کو کہتے ہیں "<sup>9</sup>

اصطلاح میں "امامت" کی مختلف تعریفیں کی گئی ہیں، چنانچیہ "شرح عقائد" میں علامہ سعد الدین تفتازانی لکھتے ہیں:

البعرة 24:24

ابن عابدین، فتاوی شامی، مکتبه قادریه لابور، 16005

فيروز آبادي ، القاموس المحيط ، دارلهدي اكيدهي لابور: 778/4

ابن منظور افريقي ،لسان العرب: 24/128

محمد بن يعقوب فيروز آبادى، فيروز اللغات ، مكتبہ قدوسيہ لاہور،ص67<sup>0</sup>

"نیابتہم عن الرسول فی إقامة الدین بحیث یجب علی كافة الإمم الاتباع "10 " "امامت اقامت دین كے سلسله میں رسول صلی الله علیه وسلم كی نیابت كو كہتے ہیں، بایں حیثیت كه تمام امت پر اس كی اتباع واجب ہے۔ "

علامه ماور دی فرماتے ہیں:

"الإمامة موضوعة لخلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا بم $^{11}$ 

"امامت دین کی حفاظت اور دنیاوی معاملات کی انجام دہی کے لیے نبوت کی نیابت کے طور پروضع کی گئی ہے۔"

امام الحرمين علامه جويني نے امامت كى تعريف ان الفاظ ميں كى ہے:

"الإمامة رياسة تامة، وزعامة تتعلق بالخاصة والعامة في مهمات الدين والدنيا "12

"امامت اس ریاست تامه اور زعامت کو کہتے ہیں جس کا تعلق دین و دنیا کے اہم معاملات میں ہر خاص وعام سے ہو۔ "

علامه ابن خلدون فرماتے ہیں کہ:

"هي حُمل الكافة على مقتضى النظر الشرعي في مصالحهم الأخروية والدنيوية الراجعة اليها، اذ أحوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الاخرة، فهي في الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع فيحراسة الدين وسياسة الدنيا بم"<sup>13</sup>

"شرعی نقطہ نظر سے تمام لوگوں کو ان کے مصالح اخروی اور ایسے مصالح دنیوی پر ابھارنا ہے جو آخرت کی طرف لوٹے والے ہیں، اس لیے کہ دنیا کے تمام احوال در حقیقت شارع کے نزدیک مصالح آخرت کی طرف لوٹے ہیں، پس وہ (امامت و خلافت) در حقیقت دین کی حفاظت اور دنیاوی سیاست کے بارے میں صاحب شریعت صلی الله علیہ وسلم کی خلافت و نیابت ہے۔"
الفاظ اور تعبیر میں اگر چہ فرق ہے، مگر معنی اور مطلب سب کا ایک ہے، یعنی امامت اور خلافت ، رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے نائب کی حیثیت سے دین کو قائم کرنا، اس کی حفاظت کا فریضہ سر انجام دینا اور دنیاوی معاملات میں لوگوں کے مصالح کے مطابق شریعت کی روشنی میں ان کی راہ نمائی کرنے کو کہتے ہیں۔

#### 3-خلافت كامفهوم ودائره كار

ریاستِ مدینہ کے بانی معلم انسانیت مَنَّ اللّٰیَّیْم کی ذات کو دنیائے اسلام میں مرکزی حیثیت حاصل تھی۔ آپ مسلمانوں کے مذہبی پیشوا تھے اور دنیاوی امور میں بھی ان کی رہنمائی فرماتے تھے۔ افواج کی سپہ سالاری، بیت المال کی گر انی اور نظم و نسق کے جملہ فیصلے آنحضرت کی مرضی اور ہدایت کے بموجب ہوتے تھے۔ ریاستِ مدینہ کے بانی معلم انسانیت مَنَّ اللّٰیٰ یَا کی وفات کے بعد اس اسلامی مرکزیت کو بر قرار رکھنے کے اور ہدایت کے بموجب ہوتے تھے۔ ریاستِ مدینہ کے بانی معلم انسانیت مَنَّ اللّٰیٰ یَا اسے خلافت کہتے ہیں۔ پہلے چار خلفاء "حضرت ابو بکر ہ، حضرت عمر ہ، حضرت عمل ہی مطابق حکومت کی عثمان ہی مطابق حکومت کی عثمان ہی دور مسلمانوں کی مذہبی رہنمائی بھی احسن طریقے سے کا۔ اور ہر طرح سے یہ خلفاء اللّٰہ تعالیٰ کے بعد اہل اسلام کے سامنے جو اب دہ تھے۔ اور مسلمانوں کی مذہبی رہنمائی بھی احسن طریقے سے کی۔ اور ہر طرح سے یہ خلفاء اللّٰہ تعالیٰ کے بعد اہل اسلام کے سامنے جو اب دہ تھے۔ اور

على بن محمد الماور دى ،الأحكام السلطانية، مير محمد كتب خانم كراچي، ص10800

ايضىاً<sup>11</sup>

أبو المعالى عبد الملك الجويني ، غياث الأمم في التياث الظلم، دار الدعوة الاسكندرية، ص 1215

ابن خلدون ،عبد الرحمن بن محمد ،مقدمه ابن خلدون، 3/438/3

ان کا چناؤ موروثی نہیں تھابلکہ وصیت / اکابر اصحابہ ۷۷ کی مشاورت سے ان کا بتخاب کیا جاتار ہا۔ یہاں سے خلافت کی بنیا دیڑی۔ مزید تفصیل سے پہلے خلافت کے معانی و مفہوم کا تعین کروں گی تا کہ اسی کے دائرہ میں رہ کر اس کے خدو خال کا جائزہ لے سکوں۔"شرح عقائد "میں علامہ سعد الدین تفتازانی خلافت کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"وهي رياسة عامة في أمر الدين والدنيا خلافة عن النبيا"14

"اور وہ دین و دنیا کے معاملہ میں ریاست عامہ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خلافت کو کہتے ہیں۔"

علامه ابن منظور الا فريقي لكصة بين:

"امام کے معنی عام ہیں اپنی قوم کے آگے چلنے والے رہبر اور مقتدیٰ کے ہیں (جیسا کہ عربی لغت میں آیا ہے)۔"<sup>15</sup>"

دوسرے مقام پر خلیفہ کی تعریف میں لکھتے ہیں:

" امیر، سلطان اعظم اوراپنے سے ماقبل کے جانشین کو خلیفہ کھا جاتا ہے۔ لہذا خلافت کے معنی امارت، سلطنت اور کسی کے قائم مقام کے ہیں۔ "<sup>16</sup>

قر آنِ مجید فرقانِ حمید کاجب ہم مطالعہ کرتے ہیں توبہ بات واضح ہوتی ہے کہ قر آن میں سیاست کے لئے جو اصطلاح استعال ہوئی ہے وہ ہے امامت و خلافت۔ جس کی مزید وضاحت کے لئے درج ذیل آیات سے ہوتی ہے۔ قر آن مجید میں لفظ" خلیفہ"، "خلا نُف" اور" خلفاء" استعال ہوا ہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

اِنِّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ 17 مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ 17 "
" اور یاد کروجب تمهارے رب نے فرشتوں سے فرمایا، میں زمین میں اپنانائب بنانے والا ہوں بولے کیا ایسے کونائب کرے گاجو اس میں فیاد پھیلائے گاور خونریزیاں کرے گا اور ہم تجھے سراہتے ہوئے، تیری تشیح کرتے اور تیری پاکی بولتے ہیں، فرمایا مجھے معلوم ہے جو تم نہیں جانتے۔ "

دوسری جگه ارشادہے:

يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِع الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ النَّامِ إِنَّ النَّامِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ<sup>18</sup>

"اے داؤد بیشک ہم نے تخصے زمین میں نائب کیا تولو گوں میں سچا تھم کر اور خواہش کے بیچھے نہ جانا کہ تخصے اللہ کی راہ سے بہکادے گی، بیشک وہ جواللہ کی راہ سے بہکتے ہیں ان کے لیے سخت عذاب ہے اس پر کہ وہ حساب کے دن کو بھول بیٹھے "

تیسرے مقام پر اللّٰدنے ارشاد فرمایا:

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ<sup>19</sup> سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ<sup>19</sup>

علامه سعد الدين تفتازاني ،شرح عقائد ،192/1

ابن منظور افريقي ،علامه ،اسان العرب ،524/1

ابن منظور افريقي ،علامه ،لسان العرب ،1687/9

البقر ة2:1<sup>7</sup>30

ص 1826:38 <del>ص</del>

الأنعام6:165<sup>19</sup>

"اور وہی ہے جس نے زمین میں تہہیں نائب کیااور تم میں ایک کو دوسرے پر درجوں بلندی دی کہ تہہیں آزمائے اس چیز میں جو تہہیں عطاکی بیشک تمہارے رب کوعذاب کرتے دیر نہیں لگتی اور بیشک وہ ضرور بخشنے والامہر بان ہے، "

الله نے انسان کویاد دلایاہے کہ میں ہی وہ تیر ارب ہوں جس نے تجھے اپناکا ئنات میں نائب بنایاہے،اسی بات کو اللہ نے سورت اعر اف میں ذکر فرماایاہے۔ار شادِر بانی ہے:

وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفًاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْجِتُونَ الْجَبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللهِ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ<sup>20</sup>

" اور یاد کروجب تم کوعاد کا جانشین کیااور ملک میں جگه دی که نرم زمین میں محل بناتے ہواور پہاڑوں میں مکان تراشتے ہو تو اللہ کی نعتیں یاد کرواور زمین میں فساد مجاتے نہ پھرو، "

اس کے علاوہ بھی دوسرے مقامات پر ان الفاظ کو استعال کیا گیا ہے۔ چنانچہ علماء اہل لغت لفظ"امامت" اور "خلافت" کے مذکورہ معانی پر متفق ہیں لیکن علماء کلام نے اس سلسلہ میں اختلاف کیا ھے کہ ان دونوں الفاظ کے ایک ہی معنی ہیں یاان کے الگ الگ معنی ھیں۔ چنانچہ بعض لوگوں نے امامت کی اس طرح تعریف کی ہے:

"امامت، نبی کی اس خلافت کو کہتے ہیں جس میں دین اور نظام دنیا کی محافظت کی جاتی ہے۔ " <sup>21</sup>

خلافت کے بارے میں ابن خلدون و النیابہ صاحب کہتے ہیں:

"خلافت کو تمام مسلمان شرعی طور پر آپس میں طے کرتے ھیں تاکہ مسلمانوں کے دینی اور دنیاوی مشکلات کا حل تلاش کیا حاسکہ۔" <sup>22</sup>

اوراسی بات کی تاکید کرتے ہوئے موصوف کہتے ھیں:

"خلافت وہ دینی منصب ہے جو امامتِ کبریٰ کے تحت ہو تاہے "<sup>23</sup>

ڈاکٹر مستنصر علوی نے اس طرح ان دونوں (خلافت وامامت) میں رابطہ بیان کرتے ہوئے لکھا:

"خلافت امامت کبریٰ ہے اور امامت نماز امامت ِ صغریٰ ہے۔" <sup>24</sup>

یه دونوں لفظایک ہی مقصد کی طرف اشارہ کرتے ہیں، اور شاید "ریاست"و" قیادت"مذکورہ معنی میں سب سے جامع معنی ہوں جن پران دونوں الفاظ کے معنی متفق صیں۔

قرآن کریم کی تعلیمات سے واضح اور قطعی ثابت ہے کہ بعثتِ انبیاء کا مقصد روئے زمین پر اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کا قیام ہے۔ جملہ انبیائے کرام نے اس کے لیے ہمہ پہلو جدو جہد کی۔ ان کی دعوت کا مرکزی تکتہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کی عبادت، بندگی کی بنیاد پر انسانی زندگی کی تعمیر اور ہر قشم کے طاغوت، بغاوت، سرکشی، بداخلاقی اور بداعمالی سے مکمل اجتناب رہاہے: آنِ اعْبُدُو اللّهَ وَ اجْتَنِبُو اللَّهَ اللّهَ عَادِت کرواور طاغوت کی عبادت سے پر ہیز کرو"۔ آیت 36)۔" اللہ کی عبادت کرواور طاغوت کی عبادت سے پر ہیز کرو"۔

الاحكام السلطانيم، ص 213

الأعراف74:7<sup>20</sup>

ابن خلدون ،عبد الرحمن بن محمد ،مقدمہ ابن خلدون ص 15922

ابن خلدون ،عبد الرحمن بن محمد ،مقدمہ ابن خلدون ص 15922

دُّاكثر مستنصر علوى،نظرية الامامة ، بشير شنز ناشران و تاجران كتب لابور، ص ٢٢-<sup>24</sup>

# اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں فرد کی تیاری کیلئے کے تمام افعال ، اعمال اور حرکات کو اپنے احاطہ میں لیا ہے۔ کیونکہ فرد کو یہی بناتے اور بگاڑتے ہیں۔ یہ عام خیالات در حقیقت اس کے چند پختہ ، غیر متزلزل اور غیر مشکوک اصولی خیالات پر مبنی ہوتے ہیں۔ انہیں اصولی خیالات کو عقائد کہتے ہیں اور یہی وہ نقطہ ہے جس سے انسانی عمل کا ہر خط نکلتا ہے باالفاظ دیگر عقیدہ ، عمل کی اساس ہے۔ اور فرد کی تیاری کیلئے مہنیاد کی حیثیت رکھتے ہیں۔

# يبلا فكرى اصول و قانون:عقائد

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں فرد کی تیاری کے لئے اول اسلامی تہذیب نے عقائد پر توجہ دی ہے سید سلیمان ندوی لکھتے ہیں: "اسلامی تہذیب کی عمارت جن بنیادوں پر قائم ہے وہ اسلامی عقائد ہیں۔"<sup>25</sup>

عقیدہ پریقین کرنے کانام ایمان ہے۔ایمان کے لغوی معنی محفوظ کرنے یا کسی شخص پر اعتادر کھنے کے ہیں۔اس کے دوسرے معنی (اطمینان قلب)اور زوال الخوف (خوف کانہ ہونا) کے ہیں۔جو او نٹنی غریب اور مطیع ہوتی ہے اس کو "امون" کہتے ہیں

اسلامی اصلاح میں ایمان سے مر ادیہ ہے کہ انسان دل کی تصدیق سے حق کا اقرار اور اس کی متابعت کرے۔ چنانچہ جو شخص اسلام کے بنیادی اصولوں تصدیق کرتاہے وہ مومن ہے اور جواس کی تکذیب کرتاہے وہ کا فرہے۔

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون جن کو قر آن کریم میں اسلام کے بیہ بنیادی عقائد کہا جاتا ہے ان کو اتنی تفصیل اور تکر ارکے ساتھ بیان کیے گئے ہیں کہ ان میں کسی اختلاف کی گنجائش نہیں۔ مجموعی طور پر قر آن پانچ عقائد (عقائد خمسہ) پر ایمان لانے کا مطالبہ کر تا ہے۔وہ بیان:

1-الله پرايمان

2-ملائكه پرايمان

3- الهامي كتب پر ايمان

4\_انبياء عليهم السلام پرايمان

5- يوم اخر يعنى قيامت پر ايمان<sup>26</sup>

یمی معامہ وحی اور رسالت کا ہے کہ اس ضمن میں کوئی سائنٹنک ثبوت تو پیش نہیں کیا جاسکتا گر جن لوگوں کو خداکار سول کہا گیا ان کی سیر توں پر غور کرنے سے ایک شخص بالا آخر اس نتیجہ پر پہنچاہے کہ نوح انسانی کا افکار واعمال پر ان کے جیسے پائدار، مفید اور وسیج اثر ات کسی کتاب اور کسی رہنمانے نہیں ڈالے۔ یہ بات اس مار کا یقین کرنے کے لیے کافی ہے کہ ان کے پیغام اور شخصیت میں کوئی غیر معمولی بات ضرور تھی جونہ انسانی تصنیفات کو نصیب ہے۔ اور نہ دنیاوی قائدین کو۔27

ندوى سيد سليمان ، سيرة النبي 35405/4،

سید ابو الاعلی '،مولانا ،اسلامی تہذیب اور اس کے اصول و مبادی،ص122 مودودی ،<sup>26</sup>

سید ابو الاعلی '،مولانا ،اسلامی تہذیب اور اس کے اصول و مبادی،ص126 مودودی ،<sup>27</sup>

اسلامی عقائد میں کوئی الیی بات نہیں کہ علمی اور عقلی ارتقاء کی کسی منزل پر پہنچ کر انسان ان کور دکر دینے پر مجبور ہو بلکہ جیسے علم ترقی کر رہاہے عقل اس کی اغلبیت کا حکم لگاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن بار بار اپنے مخاطب انسان کو غور و فکر کرنے اور عقل استعال کرنے کی دعوت دیتا ہے وہ بار بار انسان سے تقاضا کر تاہے کہ کا ئنات کی نشانیوں پر غورو فکر اور تدبر کرے تا کہ خدا اور اس کے اصولوں کی حقانیت کو جان سکے۔

# دوسر افکری اصول و قانون: توحید

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں عقائد کے بعد اسلامی تہذیب نے توحید پر توجہ دی ہے۔ توحید کے معنی ہیں اللہ کو ایک ماننا توحید کی حقیقت سے ہے کہ اللہ کی ذات وصفات میں کسی کو شریک نہ مانا جائے یعنی سے اعتقاد رکھا جائے کہ اللہ ہونے میں اور الو ہیت کی خصوصیات میں اس کا کوئی ساجھی یا شریک نہیں ہے۔ کمال توحید سے کہ نفس میں ایک الیمی کیفیت پیدا ہو جائے جس سے وہ بے اختیار اللہ کو اپنی ذات، صفات اور افعال میں بکتا جان لے۔ یہی وجہ ہے کہ رسول ؓ نے توحید کو تمام اقسام نیکی میں بمنزلہ دل کے قرار دیا ہے۔ اگر وہ در ست ہیں اور اگر وہ فاسد ہے توسب نیکیاں فاسد ہیں۔ 28

دنیا کے تقریباً سارے مذاہب میں خدایا خداؤ کا تصور پایاجا تا ہے۔ لہذا اسلام نے اپنی تعلیمات میں وجود ذات باری کامسکلہ نہیں چھٹر اکیونکہ یہ دنیا کے لیے پہلے ہی قابل قبول تھا۔ انسان فطر قالیک قادر مطلق اور خالق کا ئنات ہتی کامعترف ہے اور جماعت انسانی کا کوئی حصہ ، زمین کا کوئی گوشہ اور زمانہ کا کوئی عہد بھی اس تخیل سے خالی نہیں ملتا البتہ اسلام کے مختصات میں جو چیز ہے وہ توحید ہے کیونکہ دو سرے مذاہب میں یا تو سرے سے توحید تھی ہی نہیں اور اگر تھی تو کامل نہیں تھی۔ اسی بناء پر قر آن نے بار بار کہا کہ کفار کو بھی خداسے انکار نہیں کفار کو جو وحشت ہے وہ توحید ہے۔

وَإِذَا ذُكِرُ اللهُ وَحْدَهُ اشْمَازَّتْ قُلُوْبُ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُوْنَ بِالْأَخِرَةِ ۚ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِيْنَ مِنْ دُوْنِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُوْنَ 29

"جب اکیلا خدا پکاراجا تاہے توتم منکر ہو جاتے ہو اور اگر کوئی شریک کر لیاجائے توتم مان لیتے ہو اور جب خدا کا تنہاذ کر کیاجا تاہے تو منکرین قیامت کے دل بدک جاتے ہیں۔"

تو حید کامل کے معنی یہ ہیں کہ جس طرح خدا کی ذات میں کوئی شریک نہیں اسی طرح وہ اپنی صفات میں بھی یکتا ہے نیز اس کے اختیارات اور اس کے حقوق میں بھی شریک پاسا جھی نہیں۔

اسی بات کو امین احسن اصلاحی کہتے ہیں کہ اس کا ئنات کے مختلف اجزاء میں کمال درجہ کی موافقت اور باہمی ساز گاری ہے اور اس کا ئنات کی ہم چیز اپنی ہستی کی بقاءاور اپنے وجود کی نشوو نما کے لیے اس بات کی مختاج ہے کہ یہ پوراکار خانہ حیات اس کے لیے سر گرم کاررہے۔ گیہوں کا ایک پوداوجود میں آکر اس وقت تک اپنے کمال کو نہیں پہنچ سکتا جب تک اس کا ئنات کے تمام عناصر اس کی پرورش و نگہداشت میں اپنااپنا حصہ پورانہ کریں، زمین اس کے لیے مہیا کرے ابر اس کے لیے رطوبت فراہم کرے، سورج اس کو گرمی اور شبنم اس کو ٹھنڈک پہنچائے اور

1648 | Page

شاه ولي الله ، حجة الله البالغة، 158/1

الزمر:<sup>29</sup>45

جب بیہ سب کچھ ایک نظم وضبط کے ساتھ مکمل ہولے تب گیہوں کا ایک دانہ کھیت سے خرمن تک پہنچتا ہے۔ یہی حال دنیا کی ہر ہر چیز کا ہے۔ 30

کائنات کی ترتیب و تنظیم اس کا نظم وضبط اور کائنات کے حسن و جمال کے توزن واعتدال کو دیکھ کر صرف اس بات کا ہی احساس نہیں ہوتا کہ اس کائنات کا ایک خالق ہے۔ بلکہ اس سے آگے بڑھ کریہ احساس پیدا ہوتا ہے کہ وہ خالق بہترین ہے۔ یکسر خیر وبرکت ہے اس نے جوچیز بنائی ہے و کمال قدرت کمال صنعت اور کمال خیر وبرکت کا کامل نمونہ ہے۔

ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسَوْنَا الْعِظْمَ لَحْمًا `ثُمَّ اَنْشَانُهُ خَلْقًا لَخَرَ فِتَبَرَكَ اللهُ اَحْسَنُ الْخُلِقِيْنَ 31

"پھر ہم نے اس نطفہ کو (رحم مادر کے اندر جونک کی صورت میں) معلّق وجو دبنادیا، پھر ہم نے اس معلّق وجو د کوایک (ایسا) لو تھڑا بنادیا جو دانتوں سے چبایا ہوالگتاہے، پھر ہم نے اس لو تھڑے سے ہڈیوں کا ڈھانچہ بنایا، پھر ہم نے ان ہڈیوں پر گوشت (اور پٹھے) چڑھائے، پھر ہم نے اسے تخلیق کی دوسری صورت میں (بدل کر تدریجاً) نشوو نمادی، پھر اللہ نے (اسے) بڑھا (کر محکم وجو دبنا) دیا جوسب سے بہتر پیدا فرمانے والاہے"

#### مولانامو دو دی لکھتے ہیں:

"توحید کی ضد شرک ہے۔ شرک کے معنی ہیں ساتھی بنانااصطلاحاً اس کے معنی یہ ہیں کہ خدا کی خدا کی میں کسی غیر کو شریک کرنا اور خدا کی صفات کو خدا کی ایس تعظیم و تکریم کرنا جس کی حق دار صرف خدا کی ذات ہے۔ یا خدا کی صفات کو خدا کی ذات کے علاوہ کسی اور سے منسوب کر دینا۔ مخضر اًیوں کہا جا سکتا ہے کہ خدا کی ذات ، صفات ، اختیارات اور حقوق میں کسی کو شریک تھہر انا شرک ہے۔ "32

اختیارت میں شرک میہ ہے کہ خدا ہونے کی حیثیت سے جواختیارات صرف اللہ کے لیے مخصوص ہیں ان کو یا ان میں سے کسی کو اللہ کے سوا کسی اور کے لیے تسلیم کیا جائے۔ مثلاً فوق الفطری طریقے سے نفع وضرر پہنچانا اس میں آیات قرآنی کے سواہر قسم کے جھاڑ پھونک، منتر، تعویذ، گنڈے، ٹو کئے وغیرہ شامل ہیں۔ قرآن مجید نے بڑی شختی سے شرک کی مذمت کی اور اس کوسب سے بڑا اور فتیج گناہ قرار دے دیا ہے جبکہ شرک توحید کی ضد کامل ہے اس لیے اس کی مذمت بھی زیادہ کی گئ ہے کیونکہ شرک کے بعد اسلام رہتا ہے نہیں اور دین کی جملہ مصلحتوں اور نیکیوں کی جڑکٹ جاتی ہے۔

# تیسر افکری اصول و قانون: ملائکه پر ایمان

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں تیسر افکری اصول ملائکہ ہر ایمان لاناہے ملائکہ یا فرشتوں پر ایمان کا بیان توحید کے باب میں کرنے کی وجہ سے ہے کہ فرشتوں یہان کاعقیدہ دراصل توحید کا تمتہ اور اس کاضمیمہ لازمہ ہے اس کا مقصد محض یہی نہیں ہے کہ فرشتوں

شبلي نعماني ،الكلام و علم الكلام، 3048/2

مو منو ن: <sup>31</sup>14

مودودي ،سيد ابو الاعلى،مولانا،تفبيمات2/129

کے وجود کا اثبات وا قرار کیا جائے بلکہ مقصد اصلی ہیہ ہے کہ نظام وجود میں ان کی صحیح حیثیت کو سمجھ لیا جائے تا کہ ایمان باللہ خالص توحید پر قائم ہوا۔

"ملک" کے لغوی معنی قاصد اور پیام رسال کے ہیں۔ اس سے مراد وہ غیر مادہ مگر مخلوق نیک ہستیاں یاار واح ہیں جو اللہ تعالیٰ کے تعلم کے مطابق عالم اور اس کے اسباب وعلل کے کاروبار کو چلار ہی ہیں۔ "33

ملا نکہ کا ایک اجمالی تصورتمام قوموں اور مذہبوں میں کسی نہ کسی طرح موجو درہاہے کسی کے نزدیک وہ نوایلس فطرت اور قدرت کی وہ طاقتیں ہیں جو نظام کا ئنات کے مختلف شعبوں کو چلار ہی ہیں۔

# چوتھافکری اصول و قانون:رسالت

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں چو تھا اصول رسالت پر ایمان لانا ہے توحید کے بعد اسلام کا دوسر ابنیادی عقیدہ "رسلات "ہے۔ جس طرح اعتقاد کی جہت میں توحید اصل دین ہے۔ رسالت کے لفظی معنی "پیامبری" کے ہیں۔ جو شخص کسی کا پیغام کسی دوسرے شخص کے پاس لے جائے وہ "رسول "ہے۔ قرآن نے اس کا نہایت حکیمانہ جو اب یہ دیا تھا کہ:
قُلْ لَّوْ کَانَ فِی الْأَرْضِ مَلْبِكَةٌ بَیْمَشُنُونَ مُطْمَبِنِیْنَ لَنَزَّ لْنَا عَلَیْهِمْ مِنَ السَّمَا اَءِ مَلَکًا رَّسُولًا \* 34

"اگر اس زمین پر فرضتے ہی چلتے پھرتے اور آباد ہوتے توضر ور ان پر ہم آسان سے فرضتے ہی کورسول بناکر سجیجے۔ "
ہبر حال جو لوگ منصب رسلات پر فائز کیے گئے وہ گروہ انسانی سے ہونے کے باوجو دچند باتوں میں عام انسانوں سے مختلف ہیں۔ ان اضافی

بہر حال جو لو ک منصب رسلات پر فائز کیے گئے وہ کروہ انسائی سے ہونے کے باوجو دچند بانوں میں عام انسانوں سے مختلف ہیں۔ ان اضافی خصوصیات میں پہلی صفت یا خصوصیت "علم" ہے۔

# يا نچوان فكرى اصول و قانون: ختم نبوت مَعْ اللَّهُ عُمْ

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں پانچواں اصول ختم نبوتِ محمدی مُثَلِقَائِهُم ہے۔ جب کہ دوسرے انبیاء اور رسولوں کی تعلیمات تحریفات کا شکار ہو گئیں یا تلف ہو گئیں اور ان کی سیر تیں بھی محفوظ نہ کی جاسکیں چنا نچہ انبیاء اور پیشوایان اویان میں سے کسی کا اتباع اگر کیا جاسکتا ہے تو وہ صرف محمد میں کہ ان کی تعلیمات قر آن کی شکل میں رہتی و نیا تک کے لیے محفوظ ہے اور ان کی سیر ت اور ان کا اسوہ حسنہ نہایت سند کے ساتھ تمام تر جزئیات سمیت تاریخ وسیر کی کتابوں میں محفوظ ہے۔ حضرت محمد گا تیسر اامتیازی پہلویہ ہے کہ وہ خاتم النبین تھے اور ان پر دین کی تکیمل ہوگئی۔

مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآ أَحَدٍ مِّنْ رِّ جَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُوْلَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ ، وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا 35 "مُحَد تمهارے مر دول میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں۔ مگر وہ اللہ کے رسول اور خاتم النبین ہیں اور اللہ ہر چیز کوخوب جاننے والا ہے۔"

شبلي نعماني ، سيرة النبي 33554/4، شبلي

بنى اسرائيل:3495

الاحز اب:<sup>35</sup>40

ر سول ً نے بھی مختلف مواقع پر مختلف طریقوں ہے ، مختلف الفاظ میں اس امر کی تصریح فرمائی ہے کہ آپ ؓ آخری نبی ہیں اور آپ کے بعد نبوت کاسلسلہ ختم ہے۔ مثلاً ایک موقع پر آپؓ نے فرمایا" بنی اسرائیل کی قیادت انبیاء کرتے تھے۔ جب کوئی نبی مر جاتا تو دوسرا نبی اس کا جانشین ہو تا۔ مگر میر بے بعد کوئی نبی نہ ہو گابلکہ خلفاء ہوں گے۔ -

# حِيمًا فكرى اصول و قانون: ايمان بالكتب

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں چھٹا اصول الہامی کتب پر ایمان لاناہے۔جہاں تک ایمان کا تعلق ہے تو جس طرح تمام رسولوں اور نبیوں پر ایمان لاناضر وری ہے اسی طرح اللہ ان تمام کتابوں اور صحیفوں کو ماننے کا تھکم دیتا ہے جو اس کی طرف سے اس کے پیغیبروں پر

وَ الَّذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِمَا أُنْزِلَ اِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ وَبِالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ "اوروہ لوگ جو آپ کی طرف نازل کیا گیا اور جو آپ سے پہلے نازل کیا گیا(سب) پر ایمان لاتے ہیں، اور وہ آخرت پر بھی (کامل) لقين رڪھ**ے ٻ**ن" "هن رڪھ**ے ٻ**ن

بعض کتابوں کی قرآن میں تصریح کے ساتھ ذکر آیاہے مثلاً توراۃ جس کوایک جگہ "صحف موسیٰ "بھی کہا گیا۔ حضرت داؤڈ کی زبور ، حضرت عیسیٰ کی انجیل اور خود قر آن ان کے علاوہ ایک موقع پر " صحف ابر اہیم " کا بھی تذکرہ ملتا ہے۔ چنانچہ جن کتابوں کا ذکر تصر تے کے ساتھ قر آن میں آیاہے ان پر صراحتاً اور جن کاذکر نہیں کیا گیاان اجمالاً ایمان لا ناضر وری ہے۔

## ساتوال فکری اصول و قانون: آخرت

اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں ساتواں اصول آخرت اور اس سے جڑے تمام معاملات پر ایمان لاناہے۔اسلام کے سلسلہ ایمانیات کی آخری کڑی" آخرة" پرایمان ہے۔

"آخرة" کے لغوی دوسری، دیگریا پچھلے کے ہیں۔اسلام کی اصطلاح میں آخرة سے مراد،موجود زندگی کے بعد آنے والی دوسری د نیایازندگی ہے اسی لیے اس کو "حیات آخرت" اور دار آخرت " بھی کہا گیاہے۔ "<sup>37</sup>

زندگی اور آخرت کے بارے میں ایک تومادہ پر ستوں کا نظریہ ہے ان کے خیال میں جو کچھ بھی ہے اسی زندگی میں ہے اور موت کے معنی کامل فناکے ہیں اس کے بعد کچھ نہیں ہو گار ہی ہد دنیاتو یہ کار خانہ حیات یو نہی چلتارہے گا۔

# اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون

اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون کے عملی اصول واضوابط عبادات ہیں۔عبادت کامادہ "ع ب د" ہے اور اس کے لغوی معنی " غایت تذلیل" کے ہیں یعنی انتہائی عاجزی و در ماندگی کا اظہار عبادت کے عام معنی پرستش کے ہیں جو کسی کی بھی ہو سکتی ہے تاہم اصطلاح نثر یعت میں اللہ تعالیٰ کی بندگی واطاعت، اپنی عبودیت کا اظہار اور اس کے احکامات کو بجالا ناعبادت ہے۔عبادت اللہ تعالیٰ کا اس کے بے پایاں انعام کی وجہ سے بندے پر حق ہے۔

البقر ه: 364

لوئيس معلوف،المنجد في اللغة والأعلام،دار المشرق، بيروت، 1973ء ،<sup>37</sup>50

خداوند تعالیٰ منعم ہے اور منعم کا شکریہ واجب ہوا کر تا ہے۔ عبادات انہی نعمتوں کے شکریہ کا نام ہے نیزیہ امر فطری طورسے بندے (مخلوق)کے وجدان میں موجو دہے۔ <sup>38</sup>"

عبادات کے سلسلہ میں مادہ پرست اذاہان بہت کچھ شک وشبہ کا اظہار کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ اللہ کو بندے کی اس عبادت و دعاکی کیا ضرورت ہے ؟ یہ درست ہے کہ اللہ کی ذات ہماری عباد توں سے بے نیاز ہے البتہ مخلوق خداخو د عبادت کی ضرورت مند ہے کیونکہ انسان فطر تأ اور خلقاً گمز ور اور ناقص پیدا کیا گیا ہے اسے زندگی میں ہز ارہامو قعوں پر بے بسی کاسامنا کر ناپڑ تا ہے۔ بے بسی کے ان لمحات میں میں وہ اپنی ہستی اور اپنی صلاحیتوں پر انحصار کرنے کے بجائے اپنے رب کی پکار تا ہے اور اس سے مدد کا طالب ہو تا ہے۔ انبیاء تک نے نازک کمحات میں خداسے دعاما نگی ہے۔

# يبلا عملي اصول و قانون: نماز

اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون میں پہلا اصول نماز ہے۔ نماز کے لیے قر آن مجید میں صلوۃ کالفظ استعال ہوا ہے۔ نماز فارسی زبان کا لفظ ہے جوار دومیں "صلوۃ" کے معنوں میں مستعمل ہے۔

"صلوة" کا مادہ "ص ل و" اور بعض کے نزدیک "ص ل ی" ہے۔ اس کے لغوی معنی ہیں دعا و شہیج ، استغفار ، رحمت ، ثنا، ترحم
وغیرہ ۔ لفظ صلوة جب اللہ تعالی سے منسوب ہو تواس کے معنی رحمت ہیں اور جب مخلوق یعنی ملا ککہ اور جن وانس سے منسوب ہو تو
اس کے معنی قیام اور رکوع و سجود کے ہیں اور جب پرندوں اور کیڑوں مکوڑوں سے نسبت ہو تواس کے معنی تشبیح کو ہوں گے۔ "<sup>39</sup>
اسلامی اصطلاح میں صلوۃ اس مخصوص عبادت کا نام ہے جو ارکان اسلام میں سے ہے اس کے حقیقی معنی تعظیم کے ہیں اور بیہ مخصوص عبادت اللہ کی تعظیم کے لیے فرض کی گئی ہے۔

"شاہ ولی اللہ نماز کو بندے کا ایک تعظیمی فعل قرار دیتے ہیں یعنی انسان اپنی خاکساری دعا جزی اور پرورد گار کی برتری وعزت کا خیال کرکے اس کے آگے سرنگوں ہو جائے۔ چو نکہ تمام لو گوں اور بہائم میں گردن اکڑ انااور سربلند کرناغرور تکبر کی علامت ہے اور سرنگوں ہونا نیاز مندی و فروتنی کی علامت ہے اس اعتبار سے مانزتمام عبادات میں سب سے نمایاں ہے جس میں بندہ اپنے جس کے سب سے بزرگ جھے " یعنی سر) کو زمین پررگڑ تا ہے۔ "<sup>40</sup>

یہ اینے رب کی انتہائی تعظیم اور بندہ کا اپنی انتہائی در ماندگی کا اظہار ہے اور پیر اداخد اکونہایت محبوب ہے۔

تو حید کے بعد سب سے پہلا تھم جور سول اللہ گو ملاوہ نماز سے متعلق تھا۔ یہ وہ فرض عبادت ہے جو آغاز اسلام سے عائد کی گئی اور شب معراج میں اس کی با قاعدہ فرضیت کا تھم ملا۔

جبکہ اللہ تعالیٰ نے محمہ کو منصب نبوت پر سر فراز فرمانے کے بعد ہی انہیں نماز کاطریقہ سکھادیا تھا۔ قر آن مجید میں اکثر موقعوں پر"ا قامت" الصلوٰۃ" کی تاکید آئی ہے اور اسے اہل ایمان کی لاز می صفت بتایا گیاہے۔ قر آن ان مسلمانوں کے لیے حقیقی کامیابی کی بشارت دیتاہے جنہوں نے یاکیزگی کے اصول اپنائے اور نماز پڑھی۔

شاى ولى الله ، حجة البالغة،180/18 قلم

اردو دائره المعارف دانش گاه بنجاب،5/179 و

شاه ولي الله ، حجة البالغة،186/1 <sup>40</sup>

قَدْ اَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّی وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهٖ فَصَلِّی 41 "بیشک وہی بامر ادہوا جو (نفس کی آفتوں اور گناہ کی آلودگیوں سے) پاک ہو گیا۔" وَ الَّذِیْنَ یُمَسِّکُوْنَ بِالْکِتٰبِ وَ اَقَامُوا الْصَلُّوةَ إِنَّا لَا نُضِیْعُ اَجْرَ الْمُصْلِحِیْنَ 42 "جولوگ کتاب کی پابندی کرتے ہیں اور جنہوں نے نماز قائم رکھی ہے۔ یقیناً ایسے نیک کر دار لوگوں کا اجر ہم ضائع نہیں کریں گے۔"

گویا کہ حکام اور اولی الامر کی اطاعت اسی وقت تک ہے جب تک کہ وہ نماز کا نظام قائم رکھیں۔ یہ اس بات کی علامت ہو گی کہ ان کی حکومت اپنی اصولی نوعیت کے اعتبار سے ایک اسلامی حکومت ہے اور اگر ایسای نہیں ہے توالی حکومت اور حکمر انوں سے نجات حاصل کرنے کی سعی کرنامسلمانوں کے لیے جائز ہو جائے گا۔

رسول الله عنی اور غیر متمدن اور معاشرت کی جتنی اصلاحات کیں ان کابڑا حصہ نماز کی بدولت حاصل ہوا۔ اس کا اثر ہے کہ اسلام نے ایک ایسے بدوی، وحشی اور غیر متمدن ملک کو جسے پہننے اور اوڑھنے کاسلیقہ نہیں تھا چند سال میں ادب و تہذیب کے اعلی معیار پر پہنچادیا۔ بظاہر یہ ایک جھوٹی سی عبادت ہے مگر اس کے اثرات وبر کات، فیوض و فوائد کاسلسلہ لامتناہی ہے۔ اسلام نے نماز کے ذریعہ انسان سازی کا کام لیا ہے وہ اس طرح کہ تنہایہ ہی عبادت انسان کے جسم اور اس کے نفس کی تعمیر کے لیے کافی ہے۔

## دوسر اعملی اصول و قانون: ز کوة

اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون میں دوسر ااصول زکوۃ ہے۔ زکوۃ اسلام کے اراکین خمسہ میں سے ایک اہم رکن ہے۔ اس کامادہ"
زک و"ہے اس کے لغوی معنی بڑھنے ، پھلنے پھولنے اور نمونے پانے کے ہیں۔ زکوۃ کے دوسرے لغوی معنی طہارت وبر کات کے بھی ہیں۔
شریعت میں اس سے مراد شرائط مخصوصہ کے ساتھ مال کے اس جھے کوبر حق الہی کے طور پر (لازماً) نکال کر مستحقین کو دیاجا تاہے زکوۃ کہتے
ہیں۔ اور زکوۃ اس لیے کہتے ہیں کیونکہ اس سے مال میں نمواور برکت کی امید ہوتی ہے۔

"ز کوۃ کو ٹیکس نہیں سمجھنا چاہیے۔ یہ اپنی روح کے اعتبار سے عبادت ہے۔ ایک الیمی افضل عبادت جس کا در جہ ایک اعتبار سے نماز کے بر ابر ہی ہے۔ قر آن پاک میں زکوۃ کے باری میں بتیس آیات میں تاکید آئی ہے جن میں سے چیبیں مقامات پر نماز اور زکوۃ کا ذکر ساتھ ساتھ کیا گیاہے۔"<sup>43</sup>

جس کی وجہ سے علماءاسے نماز کی ہم پلہ عبادت قرار دیتے ہیں۔اس کی دوسرے وجہ یہ بھی ہے کہ احکام دین کی اصولی تقسیم دوہی طرح سے
کی جاسکتی ہے۔ایک وہ احکام جن کا تعلق حقوق العباد کے نقاضوں کو پورا کرنے والی عبادات ہیں اس اعتبار سے دونوں ہم پلہ ہیں۔
''ز کو ق کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ نماز کے ساتھ ساتھ زکو ق بھی تمام الہامی شریعتوں کا خاص رکن رہی
ہے جیسا کہ قر آن مجید کا دعویٰ ہے۔''44

یہ اور بات ہے کہ مختلف شریعتوں کے لیے اس کے تفصیلی احکامات میں فرق رہاہے۔

الاعراف:<sup>42</sup>170

الا على:<sup>41</sup>1415

نعماني ،محمد منظور، معارف الحديث،4319/4

ندوى، سليمان ، سيرة النبي 3/1573/54 سيرة النبي

"نماز اور دیگر فرائض کی طرح زکوۃ کے احکامات بھی تدریجی طور پر نافذ کیے گئے۔ کمی زندگی میں پہلے صدقات (انفاق فی سبیل اللہ) کی طرف رغبت دلائی گئی تاہم فرضیت کا حکم نہیں تھا پھر مدینہ منورہ میں آکر جب مسلمانوں کے معاشی مسائل کسی حد تک حل ہوئے تو2 ہجری میں صدقتہ الفطر واجب ہوا۔"<sup>45</sup>

یعنی بیر سال میں ایک دن عید کی نماز سے قبل ہر مسلمان سیر ، سواسیر غلہ راہ خدامیں خیر ات کرے تاکہ غریب کے لیے بھی عید کی خوشیوں کاسامان ہو سکے۔اس کے بعد مسلمانوں کوصد قہ اور خیر ات کی عام طور سے تاکید کی گئی۔

"وہ پوچھتے ہیں کہ وہ کیاخرج کریں؟ اے پیغمبر کہہ دو!جو کچھ تمہاری ضرورت سے پنچر ہے "<sup>46</sup>

یہ سب زکوۃ کی فرضیت کی راہ میں اسلام کی تدریجی مراحل تھے۔ اس طرح سے اسلام اپنے ماننے والوں کے دلوں سے مال کی محبت کی شدت کو کم کر تاہے۔اس کے بعد س 8 ہجری میں (فتح مکہ کے بعد)"زکوۃ"مسلمانوں پر فرض قرار دی گئی۔اس کے اگلے سال 9 ہجری میں زکوۃ کے بیشتر احکام و قوانین مرتب ہوئے۔اس کی وصولی کے لیے تمام عرب میں عمال کا تقرر ہوا۔

## تيسر اعملي اصول و قانون:روزه

اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون میں تیسر ااصول روزہ کا ہے۔ عربی زبان میں "صوم" کے لغوی معنی کسی چیز سے رک جانے یا اسے چھوڑ دینے کے ہیں۔ اس کی متر ادف لفظ ار دومیں "روزہ" مستعمل ہے۔ اصطلاح شریعت میں "صوم" کامطلب بیہ ہے کہ وہ شخص جو احکام شریعت کامکلف ہو طلوع فجر سے غروب آفتاب تک روزے کی نیت کرے۔ اللّٰہ کی خوشنو دی کے لیے اراد تا کھانے پینے اور صنفی تعلقات کے علاوہ ہر قشم کی لغویات اور غیر اخلاقی حرکات سے مجتنب رہے۔ روزہ ایک اہم اسلامی عبادت ہے جو صرف امت محمد یہ پر ہی فرض نہیں ہے بلکہ اس سے پہلے کی امتوں پر بھی روزہ فرض رہاہے جیسا کہ قرآن میں کہا گیا۔

لِيَّاثُهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَي الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ 47 لِيَاتُهُا الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ 47 لِيَاتُهُا اللَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ 47 لِيَاتُهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّذِيْنَ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّلِمُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

"اے ایمان والو! تم پر اسی طرح روزے فرض کئے گئے ہیں جیسے تم سے پہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے تاکہ تم پر ہیز گار بن حاؤ"

" دیگرا قوام کی مذہبی تاریخ سے اندازہ ہو تاہے کہ ان کے مذاہب میں بھی روزہ کسی نہ کسی صورت میں موجود ہے۔ ہندومت میں بر ہمنوں کو ہر ہندی مہینۂ کی گیارہ بارہ تاریخوں کو اکاوشی کاروزہ (برت)ر کھنا ہو تاہے۔ ہندوستان کے تمام مذاہب میں روزے کی سب سے زیادہ سخت شر ائط جین مت میں ہیں۔ ان کے یہاں چالیس چالیس دن کا ایک روزہ ہو تاہے۔ "<sup>48</sup>

قر آن مجید میں سورۃ بقرہ میں روزوں سے متعلق تفصیلی احکام آئے ہیں جن سے ایک طرف توروزے کا قانون اخذ کیا جاسکتا ہے تو دوسری طرف اس کے اہم مقاصد سامنے آتے ہیں۔

سيوباروي، حفظ الرحمن، اسلام كا اقتصادي نظام، ص45302

البقرة:46219

البقر ه:47183

ندوى، سليمان ، سيرة النبي £48212 مارة النبي الله على المارة النبي الله المارة النبي المارة النبي المارة النبي المارة النبي المارة الما

روزے کا قانون یہ ہے کہ آخر شب، طلوع سحر کی ابتدائی علامات ظاہر ہوتے ہی مکلف پر یکا یک کھانا پینا اور جنسی تعلقات قائم کرنا حرام ہو جاتے ہیں تا آئکہ دوسرے جاتا ہے۔ یہ حرمت غروب آفتاب تک قائم رہتی ہے۔ اس کے بعد جو اعمال لمحہ بھر پہلے تک حرام تھے وہ حلال ہو جاتے ہیں تا آئکہ دوسرے روزے کی مقررہ ساعت آجاتی ہے۔ ماہ رمضان کی پہلی تاریخ سے انتیس یا تیس تاریخ تک اس عمل کی مسلسل تکرار ہو جاتی ہے۔ الغرض نماز اور زکوۃ کی طرح روزہ بھی ایک ایس عبادت ہے جو بہت سے انفرادی و اجتماعی فوائد و ثمر ات کی حامل ہے اور اس عبادت کو کماحقہ ، بجالانے والے خوش نصیبوں سے خداکا وعدہ ہے "صبر کرنے والوں کو مز دوری بے حساب پوری کی جائے۔ "(الزمر:10) ظاہر ہے کہ مشقت اٹھانا بھی صبر کی ایک قسم ہے۔ اس لیے روزہ دار بھی "صابرین" کی جماعت میں داخل ہو کر اجر بے حساب کے مستحق ہوں گے۔ چو تھا عملی اصول و قانون: جج

اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون میں چو تھااصول جج کا ہے۔ جج یا جج کے لفظی معنی ہیں قصد کرناکسی جگہ اراد تا جانااسلامی شریعت کی اصطلاح میں مقررہ دنوں میں مکہ مکر مہ جا کر بیت اللہ عرفات، مز دلفہ اور منی وغیرہ کا قصد کرنے اور طواف اور دیگر مناسک اداکرنے اور مقررہ آداب واعمال بجالانے کانام جج بیت اللہ ہے۔

" جج اسلامی عبادات کا چوتھار کن ہے۔ عبادت کا یہ طریقہ غالباً خدا پرستی کاسب سے پہلا اور قدیم طریقہ ہے۔ دنیا کی قدیم ترین معلوم قوموں "بابل، کلدان ویونان وغیرہ) میں یہ دستور تھا کہ ہر آبادی میں دوخاص باعظمت مکان بنائے جاتے تھے ایک بادشاہ کا محل یا قلعہ اور دوسرے اس آبادی کے کا ہن کامعبد ہوتا تھا۔ عموماً ہر آبادی کسی نہ کسی دیوتا یاستارہ کی طرف مسنوب ہورک اس کی پناہ میں ہوتی تھی اور اسی دیوتا یا ستارہ کی وہاں پو جا ہوتی تھی۔ نذرانہ کی تمام رقمیں اور بیدواریں اسی معبد میں جمع ہوتی تھیں۔ "48

مزيد سير سليمان ندوي لكصة ہيں:

"مسلمانوں کے لیے اس نوعیت کا پہلا گھر مکہ مکر مہ میں خانہ کعبہ ہے اس کی اولین تعمیر کے سلسلہ میں مختلف روایت مذکور ہیں۔ \*500

> "جب تغمیر مکمل ہو گئی توان کواس کے طواف کا حکم دیا گیا۔ پھر مر ور زمانہ کے بعد حضرت نوح ؓ نے کعبہ کا حج کیا۔"<sup>51</sup> مشہور محدث عبدالرزاق اپنی کتاب لمصنف میں لکھتے ہیں

" کہ آ دم ؓ نے کعبہ کی تغمیر میں پانچھ پہاڑوں یعنی لبنان، طور زیتا، طور سینا، کوہ جو دی اور حراکے پتھر استعال کیے تھے۔اور حجر اسود کو نصب کیا جوان کے ساتھ ہی اتارا گیا تھا۔ حضرت ابر اہیم ؓ کی تغمیر کا ذکر تو خو د قر آن مجید میں موجو دہے۔ "<sup>52</sup>

مکہ مکر مہ میں حضرت ابراہیم نے اپنے بیٹے اسماعیل کے ساتھ مل کربیت اللہ کی دیواریں اٹھائیں اور دعا کی اے میرے پرود گار اس شہر کو پر امن بنااور اس شہر کے جولوگ اللہ اور آخرت پر ایمان رکھتے ہیں انہیں پھلوں سے رزق عطاکر۔ نیزیہ التجاکی "اے ہمارے پرور دار! میس نے

ندوى، سليمان ، سيرة النبى ﷺ<sup>49</sup>243/5

ايضياً50

محدث، عبدالرزاق، كتاب لمصنف، 51439/2

محدث، عبدالرزاق، كتاب لمصنف، 52439/2

ا پنی اولا د کو تیرے حرمت والے گھر کے پاس ایسی وادی میں آباد کیا ہے جہاں کوئی زرعی پیدوار نہیں ہوتی۔ یہاں انہیں بسانے کا مقصد ا قامت الصلوة ہے۔لہذا تولو گوں کے دل ان کے دل ان کی طرف مائل کر دے اور انہیں کھانے کو پھل عطاکر تا کہ وہ تیر اشکرادا کرتے ہیں۔ حج اسلامی عبادات کا اہم رکن ہونے کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی شوکت اور عالمی حیثیت کاسب سے اہم مظہر ہے۔

# خلاصه شخفيق

اسلامی ریاست کے عام وسادہ مفاہیم سے مراد ایک ایسا نظام حکومت ہے جس کی بنیاد اسلام شریعت پر ہو۔ بطور اصطلاح پیر لفظ ماضی میں اسلامی دنیا کی بہت سی سیاسی اور مذہبی حکومتوں کے لیے استعال ہو تا ہے۔ ریاست کا اسلامی تصور اُس اصطلاح کے اندر چھیا ہوا ہے، جو اسلام نے ریاست کی تعبیر کے لیے اختیار کی ہے۔ اسلام نے اپنے اصولوں پر قائم شدہ سیاسی تنظیم کے لیے 'ریاست' یا اسلطنت' یا 'حکومت' کی اصطلاحیں نہیں اختیار کی ہیں بلکہ 'خلافت' یا 'امامت' پاکی اصطلاحیں اختیار کی ہیں۔اس وجہ سے ریاست کااسلامی تصوّر واضح کرنے کے لیے سب سے پہلے اِن اصطلاحات پر غور کرنااور اِن کے مضمرات کو سمجھناضروری ہے۔لہذااسلامی ریاست کی جب بحث شروع ہوتی ہے تواس کے بنیادی خدوخال تین ہیں،سیاست،امامت،خلافت۔

ریاست مدینہ کے بانی معلم انسانیت مُنگافیاً کی ذات کو دنیائے اسلام میں مرکزی حیثیت حاصل تھی۔ آپ مسلمانوں کے مذہبی پیشوا تھے اور د نیاوی امور میں بھی ان کی رہنمائی فرماتے تھے۔افواج کی سیہ سالاری، بیت المال کی ٹگر انی اور نظم ونتق کے جملہ فیصلے آنحضرت کی مرضی اور ہدایت کے بموجب ہوتے تھے۔ ریاست مدینہ کے بانی معلم انسانیت مُلَاثِیْزًا کی وفات کے بعد اس اسلامی مرکزیت کوبر قرار رکھنے کے لیے آپ کے جانشین مقرر کرنے کا جو طریقہ اختیار کیا گیا اسے خلافت کہتے ہیں۔ پہلے چار خلفاء "حضرت ابو بکر ۲، حضرت عمر ۲، حضرت عثان ٢، حضرت على ٣" كوعهد خلافت راشده كے نام سے ياد كياجا تاہے كيونكه ان كے نائبين رسول نے قر آن وسنت كے مطابق حكومت كى اور مسلمانوں کی مذہبی رہنمائی بھی احسن طریقے سے کی۔اور ہر طرح سے بیہ خلفاءاللّٰہ تعالٰی کے بعد اہل اسلام کے سامنے جواب دہ تھے۔اور ان کا چناؤمور و ثی نہیں تھابلکہ وصیت / اکابر اصحابہ ۷۷ کی مشاورت سے ان کا انتخاب کیاجا تار ہا۔ یہاں سے خلافت کی بنیادیڑی۔ اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں فرد کی تیاری کیلئے کے تمام افعال ، اعمال اور حرکات کو اپنے احاطہ میں لیاہے۔ کیونکہ فرد کو یہی بناتے اور بگاڑتے ہیں۔ یہ عام خیالات در حقیقت اس کے چند پختہ ، غیر متز لزل اور غیر مشکوک اصولی خیالات پر مبنی ہوتے ہیں۔ انہیں اصولی خیالات کوعقائد کہتے ہیں اور یہی وہ نقطہ ہے جس سے انسانی عمل کاہر خط نکاتا ہے باالفاظ دیگر عقیدہ، عمل کی اساس ہے۔اور فر دکی تیاری کیلئے یہ بنیاد کی حیثیت رکھتے ہیں۔عبادات کے سلسلہ میں مادہ پرست اذاہان بہت کچھ شک وشبہ کا اظہار کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ اللہ کو بندے کی اس عبادت و دعاکی کیاضر ورت ہے؟ میہ درست ہے کہ اللہ کی ذات ہماری عباد توں سے بے نیاز ہے البتہ مخلوق خد اخو د عبادت کی ضر ورت مندہے کیونکہ انسان فطر تأاور خلقاً کمزور اور ناقص پیدا کیا گیاہے اسے زندگی میں ہزار ہامو قعوں پر بے بسی کاسامنا کرناپڑ تاہے۔ بے بسی کے ان لمحات میں میں وہ اپنی ہستی اور اپنی صلاحیتوں پر انحصار کرنے کے بجائے اپنے رب کی پکار تاہے اور اس سے مد د کا طالب ہو تاہے۔ انبیاء تک نے نازک کمحات میں خداسے دعاما نگی ہے۔

نتارتج وفوائد

اس تحقیق کے درج ذیل فوائد و نتائج ہیں

- 1. اسلامی ریاست کے عام وسادہ مفاہیم سے مراد ایک ایسانظام حکومت ہے جس کی بنیاد اسلام شریعت پر ہو۔
- 2. بطور اصطلاح پیر لفظ ماضی میں اسلامی دنیا کی بہت سی سیاسی اور مذہبی حکومتوں کے لیے استعال ہو تاہے۔
- 3. ریاست کا اسلامی تصور اُس اصطلاح کے اندر چھپاہوا ہے، جو اسلام نے ریاست کی تعبیر کے لیے اختیار کی ہے۔
- 4. اسلام نے اپنے اصولوں پر قائم شدہ ساسی تنظیم کے لیے 'ریاست' یا 'سلطنت' یا 'حکومت' کی اصطلاحیں نہیں اختیار کی ہیں بلکہ 'خلافت' یا 'امامت' یا کی اصطلاحیں اختیار کی ہیں۔
- 5. اس وجہ سے ریاست کا اسلامی تصوّر واضح کرنے کے لیے سب سے پہلے اِن اصطلاحات پر غور کرنا اور اِن کے مضمرات کو سمجھنا ضروری ہے۔
  - 6. اسلامی ریاست کی جب بحث شروع ہوتی ہے تواس کے بنیادی خدوخال تین ہیں، سیاست، امامت، خلافت۔
- 7. سیاست مصدر ہے اس کی ماضی "سَاسَ" اور مضارع "یَسُوسُ" ہے۔ اس نے مولیثی یا گھوڑے کی دیکھ بھال کی، یعنی اس کو چارہ ڈالا، یانی پلایا، صاف کیا اور اسے سدھایا۔
- 8. ریاست ِمدینہ کے بانی معلم انسانیت مُنگانیُّنِم کی وفات کے بعد اس اسلامی مرکزیت کوبر قرار رکھنے کے لیے آپ کے جانشین مقرر کرنے کاجو طریقہ اختیار کیا گیااہے خلافت کہتے ہیں۔
- 9. اسلامی ریاست کے فکری اصول و قانون میں فرد کی تیاری کیلئے کے تمام افعال، اعمال اور حرکات کو اپنے احاطہ میں لیاہے۔ کیونکہ فرد کو یہی بناتے اور بگاڑتے ہیں۔ یہ عام خیالات در حقیقت اس کے چند پختہ، غیر متزلزل اور غیر مشکوک اصولی خیالات پر مبنی ہوتے ہیں۔ انہیں اصولی خیالات کو عقائد کہتے ہیں اور یہی وہ نقطہ ہے جس سے انسانی عمل کا ہر خط نکلتا ہے بالفاظ دیگر عقیدہ، عمل کی اساس ہے۔ اور فرد کی تیاری کیلئے یہ بنیاد کی حیثیت رکھتے ہیں۔
- 10. اسلامی ریاست کے عملی اصول و قانون کے عملی اصول واضوابط عبادات ہیں۔عبادت کامادہ "عب د"ہے اور اس کے لغوی معنی "
  "غایت تذلیل" کے ہیں بعنی انتہائی عاجزی و در ماندگی کا اظہار عبادت کے عام معنی پر ستش کے ہیں جو کسی کی بھی ہو سکتی ہے تاہم اصطلاح نثر بعت میں اللہ تعالیٰ کی بندگی واطاعت، اپنی عبودیت کا اظہار اور اس کے احکامات کو بجالا ناعبادت ہے۔

#### تحاويز وسفارشات

اس تحقیق کے بعد درج ذیل تجاویز وسفار شات ہیں:

- 1. دنیا کو اسلامی نظام وریاست سے متعارف کرانے کیلئے، ریاست کے اصول و قوانین کے بنیادی مباحث کو پیش کیا جائے تا کہ نئ نسل ان کی سیرت کو اپنا سکے۔
  - 2. ریاست کے اصول و قوانین کے بنیادی مباحث کواپنے علمی موضوعات کا حصہ بنائیں۔
- 3. ریاست کے اصول و توانین کے بنیادی مباحث سے متعلق عوامی شعور بیدار کرنے کے لئے خاندانی سطح پر بھی معلومات فراہم کی جائیں۔

- 4. ریاست کے اصول و توانین کے بنیادی مباحث دیگر ممالک کے اصول و توانین پر تقابلی اعتبار سے مزید تحقیق کی جائے۔
- 5. ریاست کے اصول و قوانین کے بنیادی مباحث کو اخبارات میں لکھے جانے والے آرٹیکل کی صورت میں شائع کیا جائے تا کہ ایک عام قاری جس کی اخبار تک رسائی حاصل ہے اس تک یہ تحقیقی کام پہنچ سکے۔
- 6. ریاست کے اصول و قوانین کے بنیادی مباحث کے عنوان پر بچوں کے مابین مقابلے منعقد کئے جائیں اور انعامات سے ان کی حوصلہ افزائی کی جائی چاہیے۔
- 7. حکومتی اور پرائیویٹ سیکڑ میں حضور مُلَّاتِیَّا کے خصائص و معجزات سے متعلق تعلیمی اداروں میں متاثر کن سر گرمیوں کی منصوبہ بندی کی جائے تا کہ طلباء کے قلوب واذبان میں حضور مُلَّاتِیَّا کی عظمت و تعظیم کے جذبات پیداہوں۔
- 8. ذرائع ابلاغ کے ذریع ریاست کے اصول و قوانین کے بنیادی مباحث سے متعلق عوام میں شعور و آگاہی کے لئے جدید نشریاتی نظام انٹر نیٹ یوٹیوب ، ٹی وی اور کیبل کو استعال میں لایا جائے۔

### مصادر ومراجع

القر آن

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، مقدمه ابنِ خلدون، دار الباز للنشر واللتوزيع، مكة، 1380هـ ابن عابدين، محمد امين، فتاويٰ شامي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، 1420هـ

ابن منظور افريقي، علامه، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي، بيروت الطبعة الثالثة 1423 هـ

ابوالمعالى عبد الملك الجويني، غياث الأمم في التياث الظلم، دار الدعوة الاسكندرية 1390هـ-

ار دو دائرُ ہ المعارف دانش گاہ پنجاب

ڈاکٹر مستنصر علوی، نظریة الامایة،بشیر شنز ناشر ان و تاجر ان کتب لاہور 2019ء۔

سيو هاروى، حفظ الرحمن، اسلام كا اقتصادى نظام، فئير پبلشر زار دوبازار لا مور، 2019ء

شاه ولى الله، حجمة الله البالغة ، نوراني كتب خانه، پيثاور 2-2010ء ـ

شبى نعمانى، سيرة النبي صَالِينَةُ ، اداره ثقافت اسلاميه 1994ء

شبلى نعماني،الكلام وعلم الكلام، مفيد عام كتب خانه،لا ہور 1997ء

علامه سعد الدين تفتازاني، شرح عقائد،اسلامك پېلې كيشنز،لا هور، 1991ء

على بن محمد الماوردي، الأحكام السلطانية، مير محمد كتب خانه كرا چي 1998ء۔

فيروز آبادي،القاموس المحيط، دار لهدي اكيثر مي لا بهور 2019ء۔

لوئيس معلوف،المنجد في اللغة والأعلام، دار المشرق، بيروت، 1973ء

محدث،عبدالرزاق، كتاب لمصنف، دار إحياءا لكتب،العربية 1409هـ

محمر بن حسين، الاحكام السلطانيه منشورات محمر علي بيضون، بيروت الطبعة الأولى، 1419ه-

محرين يعقوب فيروز آبادي، فيروز اللغات، مكتبه قدوسيه لامور 2015ء

محمد قاسم شير ازي، مثمس اللغات، مير محمد كتب خانه لا مور 1978ء،

مفتى رضوان الله حقاني، سياست اور اسلام، مكتبه حقانيه فيصل آباد 1985ء

مودودی، سید ابوالا علیٰ، مولانا، اسلامی تہذیب اور اس کے اصول ومبادی،، ادارہ ترجمان القر آن، لاہور، 1980ء

ندوى سيد سليمان، سير ة النبي عَلَّاليَّا يُمَّا الفيصل ناشر ان و تاجران كتب لا مور، 1991ء

نعمانی، محمد منظور، معارف الحديث، مر كزجمعيه الطالبه اہل حديث، لا ئل پور 1991ء